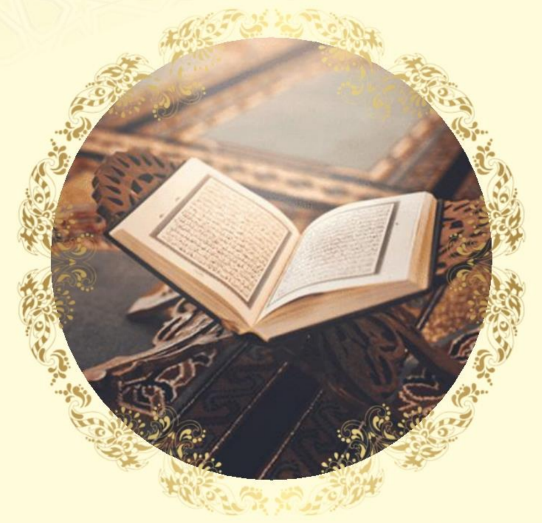
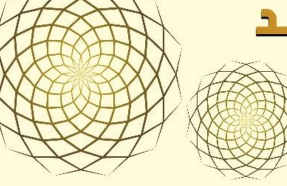
# العراحل الشيان لطالب فعم القرآن



# الدرس الثاني

السر الأول افهم زيهم - أسرار فهم القرآن

م.علاء حامد



# الفهرس

| ٣  | المقدمه (تذكير بالدرس الماضي)   |
|----|---------------------------------|
|    | الهدف من الكتاباللهدف من الكتاب |
|    | نظره سريعه على المراحل الثمان   |
|    | المرحلة الاولى:                 |
|    | المرحلة الثانية:                |
|    | طرائق تفسير القرآن              |
|    | المرحله الثالثه:                |
|    | المرحله الرابعه:الله الرابعة    |
|    | المرحله الخامسه:                |
| ٩  | المرحله السادسه:ا               |
| ١٠ | المرحلة الاولى تفصيلا :         |
| ١٢ | انواع تفسير النبي ﷺ للقرآن:     |
| ١٢ | القول المباشرالقول المباشر      |
| ١٣ | ان هو يبين لهم بأفعاله ﷺ        |

| 10  | يفسر بسلوكه اخلاقه           |
|-----|------------------------------|
| ١٦  | تفسير الصحابه للقرآن         |
| YY  | لماذا تفسير الصحايه؟         |
| Υ ξ | بهاذا يفسر القرآن؟           |
| ۲٦  | ليه تفسير التابعين ؟         |
| ۲٦  | ومعنى عصر الاحتجاج باللغه؟   |
|     | تعريف ببعض التابعين          |
|     | تفسير الصحابه                |
| ٣١  | مامعنى المرجحات؟             |
| ٣٤  | تفسير التابعينتنسير التابعين |

الحمد لله واشهد ان لا اله الا الله وحده لا شريك له واشهد ان محمداً عبده ورسوله صلى الله عليه وسلم ...اما بعد

# المقدمه (تذكيربالدرس الماضي)

هذا هو الدرس الثاني في مدارسة كتاب قيم جداً اسمه (المراحل الثيان لطالب فهم القرآن) وهو كتاب يوجد علي الانترنت (المراحل الثيان لطالب فهم القرآن للدكتور/ عصام العويد) وايضا يوجد هذا الكتاب علي الانترنت pdf ومن لم يستطع الاستهاع الي الدرس الاول يجده على اليوتيوب باسم (الاسرار الثيانية لفهم القرآن) وهذا كان درس المحاضرة السابقة وذكرنا فيه مقدمة الكتاب أنه ذكر المراحل الثيانية مرة واحدة سردهم ثم فسر كل مرحلة علي حدا (فكتاب المراحل الثيان) هو كتاب قيم جداً.

### الهدف من الكتاب

الهدف منه يكون معك ادوات لفهم التفسير وكيفية التعامل مع كتب التفسير بسهولة ومعرفة ماذا يحدث في التفسير؟ و ما هو موضوع الاسانيد؟ وما هي الاختلافات؟ وما هي اقوال الصحابة؟ وما هي اقوال التابعين؟ وكيفية فهم اقوالهم؟ وكيف ارجح؟ وكيفية معرفة الصحيح من الضعيف؟ وهل يلزم الاخذ بالضعيف ام لا؟ ولو اختلفت الاقوال ارجح ولا اجمع؟ وهل كل اختلاف بين المفسرين يجب ارجح فيه؟ وهل ممكن كله صحيح؟.

ممكن انت تدخل في التفسير بدون هذه القواعد تدخل لا تدري ماذا تفعل؟ تحس ان انت تائه لذلك اغلبنا يريح نفسه و يلجأ لكتاب ميسر فيه قول واحد وخلاص عشان يريح دماغه لكن لو أتى اي كتاب في اختلافات في اقوال سلف في اثار الاحاديث آيات بدأ يتكلم على الترجيحات تلاقي نفسك تائه منه مثل ابن كثير او الطبري او القاسمي او غير ذلك من كتب الاهتهام بالعناية بالأثار والترجيحات وكده لكن لما تعرف الادوات سهل بقى ان انت تتعامل

ان هو يعطيك بعض الادوات بعض القواعد بعض الاصول تتعلمها تلاقي نفسك بعد هذا الكتاب تمسك اي كتاب تفسير تقرأه بكل اريحية وانت فاهم ايه اللي بيحصل فيه وعارف المفسر ليه رتب الكلام كده مثلا ؟ ليه ذكر هذا قبل هذا ؟

الهدف من

الكتاب

هتلاقي نفسك مستمتع تمسك الطبري تمسك ابن كثير هتلاقي الموضوع سهل غير المرحلة اللي انت مش بتعديها دايها اللي هي مرحلة التفسير الميسر او احسن احوالك بتقرأ في كتاب السعدي او ايسر التفاسير على اعتبار ان هو قدم لك الموضوع على ملعقة من ذهب فانت لا تتعب في شيء هو عمل كل الشغل لكن لو فكرت انك انت تمسك كتاب تفسير مثلاً اكبر من كده شوية بتلاقي نفسك خايف ووقفت رغم ان انت مثلاً عارف في المنهج العلمي المفروض بعد مثلاً السعدي هقرا ابن كثير بعد ابن كثير هقرا كذا وكذا.

فتبتدي انت تقف عند هذه المرحلة انت برضو تيجي المرحلة اللي بعد كده عايزة متخصص شوية فطبعا انت ليس لديك الادوات في الاخر المرحلة بتقف معاك في السعدي او ايسر التفاسير وان كان السعدي وايسر التفاسير مرحلة جيدة يعني لكن برضو هي مرحلة على طبق من ذهب زي ما بنقول لا يوجد بها اي مجهود ولا هتجد نفسك تبذل اي مجهود في فهم هذا الكلام.

لكن المتعة كلها في ان انت تمسك تفسير فيه شغل المفسر عمل فيه شغل حقيقي. ده بيديك معاني وثراء كبير جداً فضلك انت لو لم تدخل في هذه الكتب بتحرم من معاني كتير اتذكرت في الكتب المطولة واقوال السلف والتابعين بتديك ثراء كتير قوي للمعنى وتخليك يعني يتسع افقك جدا في فهم الآية مش ممكن الكتب المختصرة تقدر تلم كل الآية كل هذه الاقوال. الخلاصة ان هو كتاب جميل جدا اللي عايز ينزله يبقى ينزل الطبعة الخاصه (دار الحضارة) اللي مكتوب عليها مركز تدبر للدراسات والاستشارات.

### نظره سريعه على المراحل الثهان

هنقول المراحل الثمان بسرعة وبعد كده نبدأ في المرحلة الاولى نفسر فيها . النهاردة هيبقى فيه كلام كبير عايزين تركيز هو قال المراحل نعدي عليها علشان افهم تفسير القرآن قال:

### المرحلة الاولى:



المرحلة الاولى دي اخطر مرحلة اطلاقاً العناية بكل الاثار اللي المحيطه بالآية سواء ما ورد عن النبي على النبي على الوضوع ده علشان زي ما قلنا المرة اللي فاتت عايز يراجع الدرس عشان ما ضلش في التفسير .انا بفسره مثلا تفسير لغوي والتفسير مصادم لما ورد عن الصحابة او عن التابعين او التفسير فيه اجماع والموضوع خلصان وانا قاعد بجتهد في اية هي فيها اجماع اصلاً او النبي على مفسرها صريحة

قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرَ ﴾ هو النبي على قال ﴿ الكوثرنهرُ في الجنة ﴾ خلاص بقى هتتكلم في ايه فهي خلصت فكونك لسه هتشغل ادوات اللغة وهذا الكلام لا مش هتوصل لحاجة لو انت مش عارف تفسير النبي على يعني هتوصل ليه ؟ مين هيعرف ان الكوثر هو نهر الا من خلال السنة فكونك عرفت تفسير النبي على احط بتفسيرات السلف احط بتفسيرات التابعين والصحابة ده بيضمن لك انك ما تضلش في التفسير ؟ زي ما هنتكلم في المرحلة الاولى بس خلينا نعدي الكلام بسرعة.

### المرحلة الثانية:



لان برضو ما ننساش ان القرآن في النهاية هو نص عربي. فاذا انا لم اجد في الكلمة نفسها لا يوجد تفسير لها عن السلف او عن النبي عليه هرجع للغة. عادي هو ما فيش حاجة فيها ما فيش حاجة للسلف هنا مثلا هفسرها ازاي باللغة ده يخلينا بردو نقول كلمة سريعة.

# طرائق تفسيرالقرآن

# القرآن بيتسفر بأربع حاجات اساسية.

ا) يفسر بالقرآن بيفسر نفسه. يعني من اية تفسراية يعني مثلاً قوله تعالى ﴿ يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَوْفُوا بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَىٰ عَلَيْكُمْ غَيْرَ مُحِلِّي الصَّيْدِ وَأَنْتُمْ حُرُمُ أَوْفُوا بِالْعُقُودِ أُحِلَّتْ لَكُمْ بَهِيمَةُ الْأَنْعَامِ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ اتفسرت فين؟ اتفسرت في (الانعام إنَّ الله يَحْكُمُ مَا يُرِيدُ ﴾ قوله تعالى ﴿ إِلَّا مَا يُتْلَى عَلَيْكُمْ ﴾ اتفسرت فين؟ اتفسرت في (الانعام )قوله تعالى ﴿ قُلْ لَا أَجِدُ فِي مَا أُوحِيَ إِلِيَّ مُحَرَّمًا عَلَىٰ طَاعِمٍ يَطْعَمُهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ مَيْتَةً أَوْ دَمًا مَسْفُوحًا أَوْ خُمْ خِنْزِيرٍ فَإِنَّهُ رِجْسٌ أَوْ فِسْقًا أُهِلَّ لِغَيْرِ الله يَبِهِ فَمَنِ اضْطُرَّ غَيْرَ بَاغٍ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ رَبَّكَ غَفُورٌ رَحِيمٌ ﴾ تمام يبقى القرآن بيفسر ايه؟ يفسر بعضه

مثل قوله تعالى ﴿ وَلَقَدْ عَلِمْتُمُ الَّذِينَ اعْتَدَوْا مِنكُمْ فِي السَّبْتِ فَقُلْنَا لَهُمْ كُونُوا قِرَدَةً خَاسِئِينَ ﴾ (البقرة: ٦٥) اتفسرت فين ؟اتفسرت في (الاعراف: ١٦٣) قولة تعالي ﴿ وَاسْأَهُمْ عَنِ الْقَرْيَةِ الَّتِي كَانَتْ حَاضِرَةَ الْبَحْرِ إِذْ يَعْدُونَ فِي السَّبْتِ إِذْ تَأْتِيهِمْ حِيتَانُهُمْ يَوْمَ سَبْتِهِمْ شَرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ وذكر بقى قصتهم شرَّعًا وَيَوْمَ لَا يَسْبِتُونَ لَا تَأْتِيهِمْ كَذَلِكَ نَبْلُوهُمْ بِمَا كَانُوا يَفْسُقُونَ ﴾ وذكر بقى قصتهم كلها فالقرآن بيفسر بعضه ده مبدئياً وطبعاً اشهر كتاب في الموضوع ده ايه ( اضواء البيان للعلامة الشين الشنقيطي) هو اسمه كده اضواء البيان في تفسير القران

بالقران هو ركز قوي في الموضوع ده هو انهمك فيه تماماً في الكتاب يعني وما فيش حد عداه يعني يكاد يكون الشنقطي يعني غلب السلف في هذا الباب في الكتاب تفسير القرآن بالقرآن الوضوح والشمول اللي جمعه في هذا الكتاب طبعاً زي ابن كثير طبعاً بارع في هذا الموضوع. مش عايز اقول القرآن بيتفسر بالقرآن دي واحد.

- ٢) القرآن بيتفسر بالسنة وده هنتكلم عليه كمان شوية.
- ٣) القرآن بيتفسر باقوال الصحابة والتابعين وهكذا يتفسر باقوال الصحابة والتابعين اللي هو اقوال السلف.
- ٤) وفي الاخر القرآن يفسر باللغة واللغة هي نمرة اربعة علشان لو اصلاً السلف خلصولي
   الموضوع مش هحتاج ان انا ايه اخوض في الموضوع ده

الموضوع ينتهي لكن اذا لم يكن هناك شيء وارد عنهم في الآية فنرجع نقول ان القرآن هو في الاخر نص عربي يفسر باللغة وهو اصلاً السلف عشان كده قولتلكم قبل كده النبي للهي لم يفسر كل حاجة في القرآن. لانه اعتمد على فهم الصحابة للبيان قرآن نزل باللغة بتاعتهم. واغلبه مش محتاج بيان اصلاً. انت ممكن تكون محتاج بيان زائد عشان انت غريب عن اللغة. لكن اهل اللسان العربي ما كنش محتاج بيان لكل كلمة فكان يفسر لهم المشكلات بس الحياة اللي فيها مشكلة ممكن تتفاهم غلط او ممكن محتاجة بيان منه في لكن ما عدا ذلك تركه عليه في لفهمه المرسلين او لما فهموه منه من خلال حياته من خلال تصرفاته ودي برضو هتبين لكن عايز اقول ان فهم المعنى اللغوي مهم جداً علشان تضبط الكلام فهم المعنى اللغوي لما تحطه كيان جنب كلام السلف تعرف هو الكلمة دي في اللغة هختار انهي معنى ان ممكن الكلمة في اللغة اليها كذا معنى فيكون السلف المجموا على ان المعني المقصود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحموا على ان المعني المقصود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحموا على ان المعني المقصود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحموا على ان المعني المقصود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحموا على ان المعني المقصود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحموا على ان المعني المعتور علي المعتور المحمود في الحتة دي هو كذا فلما تجمع اقوال السلف وتقارنه بمعاني الكلمة المحمود في المحمود في الحدة المحمود في المحمود في الحدة المحمود في المحم

دي في اللغة هتلاقي معاني كتير في اللغة وبعد كده نشوف اقوال السلف تلاقيها اتحصرت حوالين اله ؟ معنى واحد تعرف ان الكلمة دي لو فسرناها لغة لازم تتفسر بايه? بدي لان السلف بتقول لازم هو ده اللي ايه التفسير الوحيد يبقى الادراك المعني اللغوي .

#### المرحله الثالثه:

معرفة دلالة حروف المعاني التي تربط بين الكلمات

#### المرحله الرابعه:

معرفة دلالة الجملة جملة اسمية جملة فعلية تقديم التأخير

#### المرحله الخامسه:

فهم دلالة السياق قبل الآية كان في ايه؟ بعد الآية كان في ايه؟

#### المرحله السادسه:

الاحاطة بمقصود السورة اللي هو التفسير الموضوعي: السورة بتتكلم عن ايه اجمالاً ده بيخليني افهم حاجات لما اجي للأية دي ايه اللي جابها هنا اه لا دي في السورة بتتكلم عن كذا فبفهم بقى ايه علاقة الآية دي بموضوع السورة ده بيديني معنى زائد.

جمع الآيات التي تنزلت في جمع الموضوع نفسه من القرآن كله تجيب بقى طلعنا بره السورة تجيب الآيات اللي في القرآن كله اللي بتصب في نفس الموضوع ده بيديك معنى زائد

العناية بقصص السلف حوالين المناية يعني واحد من السلف قرأ المناية دي حصل له كذا استشهد المناية في موطن كذا عشان كده دا المعني المعني

المرحلة دي مش اساسية لكن هي مزيد من الثراء في المعنى. يبقى احنا النهاردة هنتكلم عن المرحلة الآية؟ الاولى.

### المرحلة الاولى تفصيلا:

الاحاطة بها ورد في تفسير هذه الآية عن النبي على عن الصحابة عن التابعين. تمام؟ طيب بيقول معرفة الاثار الواردة عن الرسول (صفحة \_٣٢) \_ من كتاب المراحل الثمان \_ ثم الصحابة وأئمة التابعين في الآيات سواء ما يتعلق بفضائل السور اسباب النزول التفسير ان هي دي الثلاث حاجات اللي وردت عنها اما ورد عنه الكلام عن فضائل السور او الكلام عن اسباب النزول او التفسير نفسه. فهنشوف بقى كل واحدة هنتعامل معاها ازاي تمام هذه المرحلة الاولى طبعاً بين ان ربنا على اكيد يعني بين للنبي على معاني القرآن

قوله تعالى ﴿ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ القيامة فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ القيامة ثُمَّ إِنَّ عَلَيْنَا جَمْعَهُ وَقُرْآنَهُ القيامة فَإِذَا قَرَأْنَاهُ فَاتَّبِعْ قُرْآنَهُ القيامة ثُمَّ إِنَّ عَلَيْك الْبَي عَلَيْ خَفي عليه شيء من بيان القرآن يستحي لان ربنا قال كده وده اصل لو ربنا ما قالش كده شيء بديهي ان اكيد جبريل لما نزل له بالايه؟بالوحي نزل له معه بالبيان فكان يبين له المعاني اذاً النبي على اكيد يعرف كل معاني القرآن قال تعالى ﴿ وَمَا أَنزَ لُنَا عَلَيْكَ الْكِتَابَ إِلَّا لِتُبَيِّنَ لَمُمُ الَّذِي اخْتَلَفُوا فِيهِ وَهُدًى وَرَحْمَةً لِقَوْمٍ يُؤْمِنُونَ ﴾ (النحل ٢٤) وقال تعالى ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (النحل ٢٤) وقال تعالى ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ ﴾ (النحل ٢٤) وقال تعالى ﴿ لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلُ إِلَيْهِمْ وَلَعَلَّهُمْ يَتَفَكَّرُونَ كُل البيان اللي وصله عن طريق جبريل لا شك في ذلك ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ المبين ﴾ كل البيان اللي وصله عن طريق جبريل لا شك في ذلك ﴿ إِنْ عَلَيْكَ إِلَّا الْبَلَاغُ المبين ﴾

وهو على اللهم بلغت اللهم فأشهد يبقى اذاً التفسير اكيد كل بيان وصل للنبي على وصل بردو للصحابة الكرام رضي الله عنهم وارضاهم يبقى احنا اذاً يبقى احنا عرفنا ان النبي على اكيد عرف البيان كله واكيد نقله للايه للصحابة فده بيخلينا اه يخلي عندنا مصدرين ما فيش كلام فيهم.

لم النبي على و الصحابة

لان ده اكيد عرف من جبريل وعندنا النبي على معصوم فأكيد بلغ كل اللي وصله من البيان للصحابة واكيد ما كتمش اكيد شيء لا من الوحي ولا من البيان. فبرضو كمان كتمان النبي على ما كتمش وحي ولا كتم تفسيره ما ينفعش يكتم تفسيره لان كتمان التفسير ككتمان الوحي لان الوحي اذا كان يلتبس فهمه بدون بيان وترك الصحابة كده بدون بيان يبقى هو لم يبين الرسالة قولة تعالي في الرسول بلغ ما أُنزِل إلينك مِن رَبِّك وَإِن لَمْ تَفْعَلْ فَمَا بَلَغْتَ رِسَالَتَهُ وَاللهُ يَعْصِمُك مِن النَّاسِ إِنَّ اللهُ لَا يَهْدِي الْقَوْمَ الْكَافِرِينَ \* (١٦٧ للائدة )

ومن البلاغ تبيين المعنى اذا كان يحتاج الي بيان علشان كده ما فسرش كل القرآن معتمد على ان في حاجات هي باينة من غير حاجة لم يحتاج يسأل جبريل عليها فكذلك اما ما يحتاج الى بيان بينه على المناف بيقول هنا في حديث العرباض ابن سرير (صفحة ٢٥) هو النبي على قال تركتكم على البيضاء . يعني ما فيش حاجة ما قولتهاش اليلها كنهارها لا يزيغ عنها الا هالك كم على البيضاء الى زر قال القد تركنا رسول على وما تقلب في السماء طائر الا هالك كما قال . وحديث ابي زر قال الفهمنا اي حاجة هذا شهادة انه يعني الصحابي بيقول الاذكر لنا منه علما يعني مفيش حاجة الا فهمنا اي حاجة هذا شهادة انه يعني الصحابي بيقول لم يتركنا في حاجة الا وبينها يعني احنا مفيش اي حاجة ملتمسة علينا في امر الدين .

وبين لنا النبي على كل شيء الامور العقائد الاخلاق العبادات سلوك اعمال القلوب ما فيش حاجة مبيناش على تمام طيب بعد كده بيقول لنا هنا في الحاشية (في صفحة ٢٦) في الهامش بيقول لنا هو تفسير النبي على لو احنا حصرناه بس في الاثار هيبقى التفسير مش كتير البعض هيقول هو في كام حديث في التفسير ممكن مايكونوش كتير قوي لكن ده انك انت فاهمك ضيق كده لتفسير النبي على للقرآن مكنش مجرد ان هو يقول والله يا جماعة الآية دي معناها كذا لأ ده احد انواع التفسير.

# انواع تفسير النبي عليه للقرآن

### القول المباشر:

ان هو يجد ان الصحابة التبس عليهم معني او هذا المعنى لو من غير ما يقولوا مش هيعرفوه لوحدهم ابدا فيروح قايله على طول. زي ما نزلت عليه قوله تعالى: ﴿إِنَّا أَعْطَيْنَاكَ الْكُوثَرِ ﴾ (الكوثر ١) فلوحده قال اتدرون ما الكوثر ؟ يعني بيشد انتباههم. طبعاً قالوا له ما نعرفش ايه الكوثر دي تحتمل معاني. ﴿ فقال نهرٌ اعطانيه الله في الجنة ﴾ خلاص خلص الكلام وبينه لان عارف مها عملت مش هتعرفة. فبينهو لهم على طول او هم ايه حس ان هم التمس عليهم معنى لما جه قرأ عليهم قول الله تعالى ﴿الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيمَانَهُم بِظُلْمٍ أُولَئِكَ لَهُمُ وَمَن مَنا لم يظلم نفسه ﴾ فهموا ان الظلم هنا معناه ايه ؟ المعصية والظلم بمعنى ايه ؟ الشرك قولة المعصية والشرك فيأتي في ايه ؟ في القرآن الظلم بمعنى المعصية والظلم بمعنى ايه ؟ الشرك قولة تعالى ﴿ وَمَن يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللهُ يَجِدِ اللهُ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ (النساء ١١٠)

هنا الظلم معناه ايه معناه المعصية قوله تعالى ﴿ وَالْكَافِرُونَ هُمُ الظّالَمِونَ ﴾ [(البقرة ٤٥٢)] هنا الظلم معناه ايه الكفر والشرك يبقى اذاً كلمة الظلم تلتبس ممكن يبقى معناها كفر ممكن يبقى معناها كفر ممكن يبقى معناها معصية. فالصحابة فسروها الاول بالايه؟ بالمعصية. قالوا من منا لم يظلم نفسه. لو هو كده يبقى كلنا ضعنا. قول الله تعالى ﴿ الَّذِينَ آمَنُوا وَلَمْ يَلْبِسُوا إِيهَا نَهُم بِظُلْمٍ أُولَٰئِكَ هُمُ الْأَمْنُ وَهُم يُقَدُونَ ﴾ [ (الانعام ٨٨)] اذاً اللي ليه الامن هو اللي ما عملش معاصي خالص. قالوا له الله ده احنا كده ضعنا من منا لم يظلم نفسه يعني بالمعاصي فقال ليس ذلك الم تسمعوا قول الرجل الصالح قوله تعالى ﴿ يَا بُنَيَّ لَا تُشْرِكُ بِالله ۗ إِنَّ الشّرْكَ لَظُلْمٌ عَظِيمٌ ﴾ [ (لقهان ١٣)] فهنا بين لهم بلسانه لان الموضوع التبس عليهم تمام دي اول طريقة

# الطريقة الثانية: ان هو يبين لهم بأفعاله عَلَيْهُ

زي مثلا أقيموا الصلاة طيب كيف تكون اقامة الصلاة؟ ماقعدتش يشرح لهم بقى الاركان والواجبات والمستحبات انها قال قال على صلوا كها رأيتموني اصلي أوصلى قدامهم على وخلاص دا المعنى اقيموا الصلاة أتوا الزكاة بينها قال لهم وبعد يبعت السعاه يجيبوا الزكاة ويقولوا خد من ده كذا خد من ده كذا وبرضو فسرها ببعض كلهات وقال المقادير كذا والمقادير كذا وكتبها في بعض الكتب وتركها للصحابة او يعني خلى حد يكتب زي كتاب ابي بكر الصديق وغير ذلك المهم ان هو بيفسر بالافعال يعني مثلاً قولة تعالى قوالسّارِقُ وَالسّارِقُ وَالسّارِقُ فَاقْطَعُوا أَيْدِيهُمَا جَزَاءً بِمَا كَسَبا فَي اللهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ عَزِيزٌ حَكِيمٌ اللهُ وَاللّه الله الله عنى الله عنى اقطع عنى اقطع يده يعني بيقطعه من هنا ولا من هنا ولا من هنا ولا من هنا ولا من هنا والله من اول هنا لغاية هنا اسمه قطع ايه؟ ايد نقطع منين؟ فلها النبي على قطع

قطع أيه؟ قطع هنا فده تفسير صامت للآية محتاجش ان هو يشرح ونقطع منين لان هو قطع بالفعل قدامهم ففهم الصحابة ان اقطعوا ايديها الي في الاية معناها من الرسغ من هذا الجزء مش من المرفق

اية تانية قوله تعالى فَاغْسِلُوا وُجُوهَكُمْ وَأَيْدِيَكُمْ إِلَى الْمُرَافِقِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ وهيغسلوا ايديكم هنا اليد قصد بها الى المرفق. طب اقطعوا ايديها طلعت للرسغ. يبقى الموضوع عتاج تفسيره عشان القرآن لو اتساب كده من غير تفسير كان الصحابة هيلتمس عليه انت بنقطع من هنا زي الوضوء ولا نقطع من هنا فهو عمل قدامهم قطع ايد حد يستحق القطع المرأة المخزومية فتعرف ازاي تتقطع الايد مثلاً قولة تعالى الزّانِيةُ وَالزّانِي فَاجْلِدُوا كُلَّ وَاحِدٍ مِّنهُ المَا المُخرومية بَعْدُو النور ٢] طب المية الجلدة صفتهم ايه؟ طب الكرباج صفته ايه؟ طب نضرب فين؟ كل ده بينه بأفعاله على ضرب ازاي ضرب فين؟ قال ما تضربوش في كذا ما تعملوش كذا على طول كده ده تفسير الآيه افعاله على تُفسر الآيات .

مثلا قوله تعالى ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَاسْتَغْفِرْهُ إِنَّهُ كَانَ تَوَّابًا ﴾ [ النصر ٣ ] ﴿ قالت مثلا قوله تعالى ﴿ فَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ النبي عَلَيْ ركوعاً الا قال فيه سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي ﴾ . يتأول القرآن فهذا نوع من التفسير العملي سبح الحمد لله سبحه ازاي؟ فكان التفسير الاساسي ان قول في الركوع خصوصاً سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اللهم اغفر لي دي نوع من التفسير .

### الطريقه الثالثه: يفسر بسلوكه اخلاقه

قالت السيدة عائشة كان خلقه القرآن فهو تصرفاته ترجمة على طول ترجمة لمعاني القرآن واقع على طول تمام فدي انواع من الايه؟ انواع من بيان النبي على تمام او مثلاً يفسروا بان هو يذكر الآية في حتة فانت تفهمها على طول النبي في غزوة بدر لما اشتدت المعركة وبدأ النصر يظهر قرأ قوله تعالى شيه من أجُمْعُ وَيُولُونَ الدُّبُر في (۱) [ القمر ٥٥ ] رغم ان الاية دي في سورة القمر سورة القمر مكية لكن هو اراد ان يفسر لهم هي الاية دي كانت بتتكلم عليه لان ساعتها ما كانتش باينة.

لذلك عمر الله على الله قال اي جمع؟ احنا قاعدين اصلاً هو في جيش ولا في جيش لا احنا جيش ولا اللي ضدنا جيش احنا قاعدين في مكة قاعدين بنحاور بعض فردي ده يتأذى ده يضرب ده ده يشتم ده يعني مفيش لا انا جيش ولا هو جيش ربنا بيقول ايه سيهزم الجمع فقال عمر اي جمع (قال فيا فهمتها الا يومئذ) ما فهمتش الاية دي نزلت فين الا لما النبي الها اراها يوم بدر ففسرها لهم يبقى اذا الاية دي نزلت تبشر بيوم ايه بدر سيهزم الجمع ويولون الدبر فهمنا ازاي النبي يعني ايه بيفصل الصحابة عن القرآن التفسير مش مجرد ان انا ايه تعالوا يا جماعة درس تفسير لا مش مش كده حياته كلها تقدر تقول حياة النبي يعني تفسير القرآن طلع انت بقى من السيرة ومن احاديث ومن اخلاقه ومن ادابه وافعاله اربط الكلام بالقرآن تلاقي القرآن كله بقى واضح زي الشمس فهمنا الحتة دي الحتة دي خطيرة .

### تفسير الصحابه للقرآن

# اذا لم نجد تفسير نبوي صريح في هذا الموضوع نذهب الى الصحابة

ليه الصحابة في حاجات كتير قوي او لا لان الله تعالى اثنى عليهم اثنى عليهم قال تعالى ﴿ مُحَمَّدٌ وَسُولُ اللهُ وَالَّذِينَ مَعَهُ أَشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ تَرَاهُمْ رُكَّعًا سُجَّدًا يَبْتَغُونَ فَضْلاً مِّنَ اللهُ وَرِضُوانًا سِيهَاهُمْ فِي وُجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللهِ وَرِضُوانًا سِيهَاهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللهِ وَرِضُوانًا سِيهَاهُمْ فِي وَجُوهِهِم مِّنْ أَثْرِ السُّجُودِ ذَٰلِكَ مَثَلُهُمْ فِي التَّوْرَاةِ وَمَثَلُهُمْ فِي اللهِ وَرَحِي النُّرَاءُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ لِيَغِيظَ بِمُ الْإِنجِيلِ كَزَرْعِ أَخْرَجَ شَطْأَهُ فَآزَرَهُ فَاسْتَعْلَظَ فَاسْتَوَىٰ عَلَىٰ سُوقِهِ يُعْجِبُ الزُّرَاءَ لِيَغِيظَ بِمِمُ الْكُفَّارَ وَعَدَ اللهُ الَّذِينَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ مِنْهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴾ [ الفتح ٢٩] وقولة تعالى ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ اللهُ مِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَنْزَلَ وقولة تعالى ﴿ لَقَدْ رَضِيَ اللهُ عَنِ اللهُ مِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُومِهِمْ فَأَنْوا أَحَقَ بَا السَّكِينَةَ عَلَيْهِمْ وَأَثَابَهُمْ فَتُحًا قَرِيبًا ﴾ [ الفتح ٢٨] ﴿ وَأَلْزَمَهُمْ كَلِمَةَ التَّقُوى وَكَانُوا أَحَقَ بَهَا وَكَانَ اللهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ﴾ [ الفتح ٢٦]

وثناء النبي على عليهم ﴿ الله الله في اصحابه ﴾ ونحو ذلك ﴿ خير القرون خير الناس خير امتي قرني ثم الذين يلونهم ثم الذين يلونهم ﴾ اي خير الناس قرني اي الجيل بتاعه بعد كده جيل التابعين بعد كده جيل التابعين فأثنى عليهم على بعد كده هنا في (صفحة ٢٨) بيقول لنا اشكال النصوص دي بتقول ده هم ناس اصحاب فضل مش معنى كده ان هم اعلم الناس بالتفسير فيقول لا طبعاً ده شيء اصلاً ما ينفصلش ده شيء متلازم لان اعلى الفضائل ايه هي؟ العلم يعني الفضائل هو ربنا او النبي على وربنا في وربنا الله وي اجتمعت فيهم الايه؟

الفضائل. خير الناس قرني يبقى في كل حاجة والعلم من اشرف الفضائل فلا يتصور ان يبقى في حد تاني غيرهم افضل منهم في الايه؟ في العلم واهم علم هو العلم بالايه؟ بالقرآن

اذاً بها ان الصحابة هم افضل الناس في الفضائل. جميع الفضائل اذاً والعلم فضيلة. يبقى لابد ان يكونوا افضل وصلوا القمة في هذا الفضل والعلم. واهم علم هو العلم بالايه؟ بالقرآن اذاً الصحابة لابد يكون بعد هذا الثناء اعلم الناس بكتاب الله على. بيعرض اشكال تاني طيب بيقول النصوص دي بتدل على افضلتهم اجمالاً مش تفصيلاً بمعنى. هل كل الصحابة في منزلة واحدة في النعلم؟ لا في اعرابي في ابن مسعود في ابن عباس في واحد كده قابل النبي على مرة في حياته اكيد ده مش زي ده واكيد علم ده مش زي علم ده .

فاحنا ما بنقولش كل واحد من الصحابة اعلم الامة بالقرآن ولا بنقول ان كل واحد من الصحابة اعلم من اللي بعديه بس بنقول مجموع علم الصحابة مجموع علم الصحابة لا يخرج عنه التفسير مجموع علم الصحابة لا يمكن ان يكونوا ضلوا في التفسير او غاب عنهم التفسير مش بنقول كل واحد فيهم عنده التفسير كله بس بنقول لو جمعنا العلم اللي عندهم كله اللي عند ابن مسعود واللي عند ابن عباس واللي عند ابن عمر وبتاع كل الاكابر دول واللي عند ابو بكر وعمر وعثمان وعلي التفسير ما يخرجش ايه ما يخرجش عن مجموعهم.

لكن ممكن واحد يبقى غاب عنه تفسير اه طبعا وارد يكون واحد ممكن يكون من الاكابر كهان يغيب عنه تفسير اية ممكن يكون ما سمعهاش ممكن ما كانش يعرف ان هي نزلت وعارفها بعد كده ده وارد كان هم كانوا في زمن النزول فوارد الصحابي يغيب يومين تفوتوا ايه خالص ويعرف عنها فين بعد ما حدش قالها له فضلاً ان هو يفوتة التفسير بس هل يفوتهم كلهم لا يمكن

و الا لو فاتهم كلهم يبقى النبي على البغش وده يستحيل فلازم يكون بلغ مجموعة منهم اكيد مجموعة منهم جمعت هذا التفسير واكيد الصحابة بلغوا الصحابة لا يتصور ان هم يكتموا العلم صحيح فضلاً على ان اصلاً الادلة تدل ان مش ممكن الحق يضيع في الامة بمعنى قول النبي لا تزال طائفة من امتي على الحق ظاهرين يعني دايهاً دايهاً في كل زمان ومكان في طائفة دايها ايه عارفة الحق. فلقولنا ان الصحابة في تفسير تاه منهم كلهم يبقى الحق في زمن الصحابة في مسألة لم يكن موجود وهذا تناقض مع الحديث اليوم لازم في كل زمان في طائفة تعرف الحق فلو جمعنا كل كلام الصحابة في الآية نقول لا يمكن ان يخرج عنه التفسير الصحيح.

فلازم يكون الصحابة ملمين لكل تفسير منقولش كل واحد كان كده لا مجموع اقوالهم عشان كده بيقول لنا في السطر ده لا يكون الحق ابدا مناقضا لقولهم جميعا خد بالك من كلمة مناقضا طب ممكن واحد يجي يقولك انت هتقولي كهان شوية تفسير التابعين طيب اي لازمة تفسير التابعين اذا كان انت قلت لي ان الصحابة خلصوا موضوع الايه؟ التفسير يقول لك لا التفسير التابعين بيديك معاني اخرى مش مناقضة لقول الصحابة في فرق من تفسير مناقض وتفسير اضاف معنى اضاف استنباط بين لك حاجة جديدة مش لغى اللي قبله وده هنتكلم فيه بالراحة بعد كده

بس خد الكلام واحدة واحدة انا لما اقول الصحابة التفسير بتاعهم لا يمكن ان يكون الحق مناقض يعني يكون الحق عكس كلامهم مش معنى كده ان مفيش كلام تاني بعد كلامهم والا يبقى تفسير التابعين ليس له اهميه فاهم الفرق؟ انا بقول ان الصحابة اذا لا يمكن أن يكون تفسير الآية الصحيح عكس كلامهم يعني ينقد كلامهم يعني يأتي على كلامهم بالبطلان يأتى واحد يفسر مثلاً زي ما قلنا مثلاً قوله تعالي ﴿ واعبد ربك حتى يأتيك اليقين ﴾ [الحجر ٩٩] يأتي واحد يقول

لليقين هو منزلة قلبيه والصحابة اتفقوا ان اليقين هو الايه؟ الموت. فنقول لا يمكن ان يكون ده تفسير صحيح. ليه؟ لان يلزم تفسير ده ان هو ننقد به قول الصحابة.

ولا يمكن ان يكون الحق مناقض لقول الصحابة. لكن لو جينا مثلاً قلنا قولة تعالى «ثم لا تسألن يومئذٍ عن النعيم » [ التكاثر 8]. فقال ابن عباس: النعيم مثلاً الماء البارد. فقال ابن مسعود النعيم مش عارف ايه؟ فقال مجاهد النعيم وكل واحد بيعمل ايه؟ بيضرب مثال بس. هو مش بيفسر. هو بيضرب مثال النعيم الطعام الهني. النعيم الفراش الوسير. النعيم راحة البال؟ النعيم اه طيب العيش. هي الاقوال دي مناقضة لبعض يعني لما انا اقول ان النعيم هو الماء البارد. والتاني قال النعيم هو العيش الطيب. هل القول الثاني يبطل القول الاول؟ لا ده مثال عن العلاقة بين تفسير الصحابة والتفسيرات الثانية اللي بعد كده. ان تفسيرات الثانية بتضيف لك معاني مش بتلغي المعنى الاصلي اللي النبي على قالوا او اللي الصحابة قالوه فاهم الفرق؟

اذا اقوال التابعين او من بعدهم او حتى لو واحد معاصر قال تفسير في الآية

هنشوف هذا التفسير هل هو مجرد معنى جديد ولا الكلام اللي انت بتقوله ده يأتي على قول السلف كلهم بالبطلان لو يأتي على قول السلف كلهم بالبطلان يبقى نقول لك تفسيرك ده اكيد غلط لكن لو مجرد اضافة معنى جديد في الآية لا تعرض مع اصول التفسير ما فيش مشكلة

يبقى ده ممكن ان هو يتقبل كتفسير. فاهمين الحتة دي؟ هنجيلها تاني. بس انا عايز افهم عشان ما يجيش حد يلتبس عليه لما نقول ايه؟ التفسير الصحابة كلهم يقول لك التفسير التابعين تقول لي

طب اي لازمة تفسير التابعين؟ اذا كان الصحابة ما خلصوش التفسير بس احنا بنقول ان ما ينفعش تيجي تقولي تسفير بعد تفسير الصحابة يلزم بالتفسير ده ان كلام الصحابة غلط لازم اما يكون موافق له او على الاقل مش معارض ليس مناقض اذا كان موازي او موافق مش مشكلة كان مناقض يلزم من القول ده ابطال قول الصحابة نقول لا الاكيد التفسير ده غلط ولذلك هناك اهمية انك تعرف تفسير السلف وتفسير النبي على ان انت مش هتقول غيره خالص ما اقدرش اقول اي كلمة تانية طب ما هو التابعين قالوا تابعي التابعين قالوا بس علشان مقولش قول ياتي على قولهم بالبطلان او يناقض ايه ؟ اقوالهم خدت بالك وهضرب لكم مثال كهان شوية بس واحدة واحدة واحدة

بس انا عايز افسر لك كلمة (فلا يكون الحق ابداً) هو لم يقل خارجاً عن أقوالهم قال مناقضاً لقولهم جميعاً انت فاهم الفرق؟ الكلمة دي خطيرة لم يقل الحق مش ممكن يكون خارج اقوالهم والا يبقى التفسير خلص بعد الصحابة طب التابعين بيعملوا ايه انها قال (فلا يكون الحق مناقضاً لقو لهم جميعاً) وبرضو حط تحت جميعا دي خط ليه؟ ممكن الصحابة اختلفوا في تفسير اختلاف تضاد فواحد صحابي مثلاً فسر القرء انه الحيض واحد فسر القرء آنه الطهر فجه واحد بعد كده فسر الحيض علي انه الطهر فنقد قول واحد من الصحابة بس ما نقدش اقوالهم ايه جميعاً ما يجيش واحد يقول له لا ده ابن مسعود قال مثلاً قال الحيض ما ينفعش تقول انت الطهر هتقول له بس ابن عباس قال ايه قال الطهر يعني لم يخرج عن مجموع اقوالهم ما تجيش تهددني في صحابي انت هتهددني لو اجماع بتقول لي ما ينفعش هم كلهم اتفقوا على على ان هي معناها كده ماشي وانا باطل لكن انا قولي ما ناقضش جميع اقوالهم لكن لو جه قال القرء قال حاجة غير الطهر والحيض هنقوله لا مع السلامة بقى ليه؟ هنقولك ما هي كده كده الصحابه اختلفو فيه بس لم يخرجوا عن القولين دول لو واحد قال القرء الشهر او الاسبوع فسره انه الاسبوع ليس مما يعني نقول هذا تفسير باطل ليه؟ لان يلزم من تفسير القرء بالأسبوع ان ينقض كل اقوال الصحابة اه الصحابة اختلفوا بس تفسيرك بالأسبوع يأتي على كل اقوالهم بالبطلان ما ينفعش لكن لو واحد فسرها بالطهر الثاني فسرها بالحيض فواجه واحد بعد كده مفسر وافق قول مسعود والتاني وفق قول ابن عباس والثالث وافق قول مثلاً عبدالله بن عمر عادي بس على الاقل القول اللي انت قلته ما يبطلش كل ايه؟ كل اقوالهم .

عشان كده كلمة مناقضاً وكلمة جميعاً خطيرة فلا يكون الحق ابداً لم يقل خارج اقوالهم انها مناقضة لان انا ممكن اقول حاجة في التفسير خارج اقوال الصحابة بس مش تعارض اصلاً زي ما قلت لكم تفسير النعيم بتفسيرات مختلفة انا بضيف معنى انا المعنى الجديد اللي انا ضيفته لم يتعارض مع كلامهم هو كلامهم ثابت وعلى العين والراس وده معنى جديد عادي مع ان هم ما قالوهوش بس ينفع اقوله او ان انا هقول معنى من معانيهم لما مثلاً اختلفوا اختلاف تضاد ما فيش زي القرء مثلا الحيض بايه؟ الطهر فانا قلت الحيض فانا ابطلت قول واحد منهم ما ابطلتش ايه كل اقوالهم فلازم التفسير لو انت هتقول تفسير خارج تفسير الصحابة لازم اللي انت بتقوله ميبطلش اقوالهم جميعاً موافقاً لقول

### لماذا تفسير الصحايه؟

### بيقول وقطعا لازم الصحابة يكونوا اعلم الناس بالتفسير انهم كذا حاجة:

- اولاً عاصروا التنزيل هنا القرآن نزل فيهم هما مينفعش ده بيبقى مش فاهم هو الآية نزلت ايه ؟ دي نزلت فيه هو كان قاعد ده هو كان حاضر الغزوة اللي نزلت في الآية مينفعش تقول لي اللي بعده اعلم منه بها ده انا اللي كنت موجود دي ده نزلت في انا يعني اللي هو انا عايش القصة نفسها اولاً كانوا بياخدوا القرآن من فم النبي عليه بتفسيره هو عليه .
- اعلم الناس باللغة لا شك ان علم الصحابة باللغة يتفوق على علم التابعين لان العلم باللغة اللي هو كان بينزل مع مرور الزمان فاكيد دول اعلى ناس في اللغة يبقى اذاً هم اعلى ناس في فهم ا القرآن
- وحاجات كتير بقى يعني غير ان هم اصلاً غير طهارة قلوبهم خد بالك ما هو العلم ده
   مرتبط بايه؟ بالقلب والصحابة هم اطهر الامة ايه قلوباً

ما من شيء نسأل عنه الصحابة الا واجابته في القرآن ولكننا عجزنا عن ان نصل الى الاجابة

يعني نقعد التابعي يقعد يلف القرآن كله مش لاقي يروح يسأل الصحابة يروحوا انا قريتها مية مرة بس انت قلبك مش زي قلبي بصيرتك مش زي بصيرتي نور عندك مش زي النور عندي تاني

اشعاع فتاك فبالتالي الصحابة عندهم البصيرة هتكون اعلي فضلاً ان ربنا زكاهم وحسن فهمهم وسلامة نواياهم وانعدام البدع في عهدهم دايهاً لما تلاقي عصر فيه بدع تخاف من التفسير ان ممكن التفسير يكون بيخدم بدعة لكن جيل الصحابة جيل كان نقي ما فيهوش بدع فبالتالي ما فيش اي احتمال لوجود الاهواء عند التفسير ان البدع بتؤدي للهوى فاهمها دي انا لو مبتدع دلوقتي هحاول الوي النص عشان يوافق ايه بدعتي صح فيغلب على الظن في ازمنة انتشار البدع ان يبقى في هوا في تفسير القرآن

لكن الصحابة سلم جيلهم من الهوى ان هو لم يكن هنالك ايه بدع خالص لغاية ما مات النبي علي الله عليه ما كانش فيه بدع انها البدع ظهرت في اواخر عهد الصحابة الخوارج والقدرية والكلام ده في الاخر لكن يعني في اغلب زمن الصحابة لم يكن هناك اصلا ايه بدعة فيقول لك سلامة مقاصدهم وسلامتهم من الهوى والاهواء فده بيخلي تفسيرهم طبعاً يغلب على الظن التجرد فيه من اي هوي واخدين بالنا من هذا الكلام عشان كده بيقول ان عشان كده جاب لنا اثر ابن مسعود على طول قال (اولئك اصحاب محمد عليه كانوا افضل هذه الامة ابرها قلوباً واعمقها علما واقلها تكلفا قوم اختارهم الله لصحبة نبيه علي واقامة دينه فاعرفوا لهم فضلهم واتبعوهم في اثارهم ) عشان كده بيقول لنا في (صفحة ٢٩) قال شيخ الاسلام ابن تيمية (وحينئذ إذا لم نجد التفسير في القرآن ولا في السنة رجعنا في ذلك الى اقوال الصحابة فانهم ادرى بذلك لما شاهدوه من القرآن والاحوال التي اختصوا بها ولما له من الفهم التام والعلم الصحيح والعمل الصالح لا سيما علماؤهم وكبراهم كالائمة الاربعة الخلفاء الراشدين)

والائمة الاربعة لما يتكلموا عن الصحابة اكيد مش ابو حنيفة ومالك والشافعي واحمد مين الائمة الاربعة ؟ ابو بكر عمر وعثمان وعلى واعلم الامة بعد الخلفاء الاربعة ابن مسعود وابي ابن كعب وزيد ابن ثابت وابن عباس

### بهاذا يفسر القرآن؟

بعد كده بيقول لنا طيب الصحابة برضو عشان نكمل الصورة دي الصحابة بيفسروا بيه لما يجي يفسروا للقرآن نفس الكلام اللي انا قلته لكم احنا قلنا ان

- القرآن يفسروا بالقرآن يبقا الصحابي بيفسر القرآن بالقرآن
  - بيفسر بالسنة يبقى الصحابه يفسروا القرآن بأيه ؟ السنه

بس التالتة مش هنقولها احنا قلنا نفسر القرآن بقول الصحابة وقال التابعين اكيد الصحابي مش بيفسر القرآن بقول الصحابي واقوال التابعين عشان التابعين ما كانش اتولد وهو الصحابي نفسه فدي مش هتقولها يعني فلها اقول لك الصحابة كانوا بيفسروا القرآن بايه؟ يبقى لا عندنا تلاتة وهنضيف كهان واحدة رابعة يفسرو يبقا كانوا بيفسروا القرآن بالقرآن عادي يفسرو القرآن بالسنة اللي فهموها عن النبي

- فسروه باللغة وده اشهر تفسيرات الصحابة اكثر تفسيرات الصحابة تفسير القرآن باللغة
- ثم في الاخر كانوا احياناً اذا وجدوا اسرائيليات تخدم المعنى ممكن يضعوها في التفسير استئنافاً بها مش جزماً ان ايه؟ ان هو ده المعنى. علشان الاسرائيليات كان يستأنس بها في التفسير. لان النبي عليه في رواية الاسرائيليات. (فكان يقول حدثوا عنهم ولا كذب حدثوا عنهم ولا حرج. لا تصدقون ولا تكذبون)

فبعض الصحابة كان احياناً ممكن يحط مع الآية تفسير يحط شيء من الاسرائيليات يضيف معاني للآية لكن الاصل عندهم كانوا يفسروا من القرآن بالسنة باللغة وبعضهم كان احياناً يستأنس بالمرويات عن اهل الكتاب اللي احنا بنسميها الآيه الاسرائيليات يعني ايه الاسرائيليات؟ التي مرويه عن بني اسرائيل اليهود والنصارى يعني فلو وجد أثار عندهم تتفق مع الآية تضيف لها معنى ممكن يقول وروي مثلا يجيب اثار عن النصارى قال عيسى ابن مريم مش عارف ايه وروي عن عيسى كذا ويجيب شوية حكاوي تخدم المعنى لكن دي مش هتكون تفسير صريح طبعا وانها تكون شيء بيستأنس به في اضافة معاني بس للآية. فدي طريقة الصحابة

- هيبقي يفسروا بالقرآن
  - يفسروا بالسنة
- يفسروا بقول الصحابي
  - هيفسروا باللغة
- ممكن يبقى في بعض الاسرئيليات عندهم ايضا

سهلة كده انت تعرف الاربعة وتشكلها الصحابي يفسر بايه؟ يشيل الصحابة والتابعين. تابعي يفسر به يشيل الصحابة سهلة ماشي يبقى احفظها اكتبها تفسيره يفسر القرآن بالقرآن بالسنة باقول الصحابة والتابعين باللغة. طب الصحابه يفسر به بالقرآن وبالسنة وباللغة واحياناً ببعض الاسرائيليات. التابعي يفسر بالقرآن وبالسنه وقول الصحابي وباللغة وممكن يضيف بعض الايه؟ الاسرئيليات سهلة كده سهلة.

طيب تفسير التابعين بقى بيقول ( فان اختلفوا او لم ينقل عن الصحابة في الباري شيء فدونك من اخذوا عنهم من ائمة التابعين هم تلامذتهم واعلم الناس بها جاء عنهم هم مذكورين في الحديث خير امتي قرني ثم الذين يلونهم) التابعين مذكورين في الخيرية ودول اصلاً تلاميذ الصحابة على طول صريحة بل منهم اللي كان ملازم ليهم

### ليه تفسير التابعين ؟

١) زكاهم النبي عَلَيْة قبل ما يشوفهم

٢) خد هذه الكلمة كانوا في عصر الاحتجاج باللغة

#### ومعنى عصر الاحتجاج باللغه؟

فاهم الكلمة دي يعني ايه ؟ كانوا في عصر الاحتجاج باللغة زمان الناس كانت بتتكلم لغة عربية فصحى فقط لم يكن هناك عجمة في اللسان اي لم يكن هناك عامية مثلا فكان الناس بياخدوا اللغة من كلامهم لان ما فيش اصلا حد بيتكلم غير اللغة العربية ما حصلش انحراف في الالسن بيسموا العصر ده اللي هو كان الناس بيتكلموا لغة عربية فصحى بس حتى الطفل الصغير سموه عصر الاحتجاج باللغة يعني لو في حد في الزمن ده قال حاجة بالعربي يبقى دي اللغة العربية وممكن نطلع منها قواعد نحو لان الناس دي ما كانوش بيتكلموا غير اللغة العربية الفصحى تاني يعني ايه عصر الاحتجاج باللغة؟ يعني العصر اللي كان الناس يتكلموا فيه بالغة عربية فصحى فقط على قواعدهم طبعاً ما كنش في قواعد نحو هي القواعد اللي عما ما وفينها اللي هي على اساس كده طلعنا منها قواعد النحو فعصر الاحتجاج باللغة اللي هو لما تقول تابعي قال ممكن طلع منها قاعدة في النحو فهو معاصر للزمن الذي لم يكن فيه خطا النحو

اول ما يجي بقى العصور اللي بعدت بعد كده حصل بقى اختلاط بالاعاجم وكده فحصل العجمة في اللغة بدأ الناس يوقفوا ياخدوا قواعد للغه في هذا الزمن ما ينفعش احتج على اللغة بكلام مثلاً في القرن الخامس. هقول لك لا خلاص الازمنة دي بدأ يحصل ايه عجمه في اللغة بدأ الناس يغلطوا في اللغة ما ينفعش تقول لي دي لغة لا تجيب لي بقى ايه يا اما الجاهلية او صدر الاسلام او التابعين او او يعني ايه لغاية عهد معين ونقف يبقى عندنا

٢) كانوا في عصر الاحتجاج باللغة يعني لغتهم سليمة اذاً بالنسبة لهم النص القرآني سهل الفهم.
 ٣) كانت الاهواء فيهم قليلة. فمش هنقول منعدمة. مثل في عصر الصحابة. لكن كانت قليلة ان البدعة في عصر التابعين اكيد ما كنتش زي من بعدهم. فكانت الاهواء قليلة.

- ٤) اخذوا التفسير عن الصحابة تلميذ صريح.
- ٥) منهم من تفرغ تماماً للتفسير كمجاهد مجاهد: تلميذ ابن عباس

### تعريف ببعض التابعين

بيقول لنا اثر رهيب (قال مجاهد قال عرضت المصحف على ابن عباس ثلاث عرضات من فاتحته الى خاتمته اوقفه عند كل اية منه واسأله عنها ثلاث ختهات تفسير) انت عشان تقرا خاتمة على الشيخ قراءة فتقعد سنتين صح؟ ثلاثة ثلث ختهات تفسير وعن ابن عباس وموقفه في كل اية ايه انت قعدت قد ايه معاك سنين السنين تلت ختهات تفسير دي حاجة صعبة جداً قال ابن ابي مليكة قال مجاهد:

سألت ابن عباس عن تفسير القرآن ومعه الواح فكان يقول ابن عباس اكتب حتى سألته عن التفسير كله

لذلك قال سفيان الثوري بص بقا الكلام سفيان الثوري قال:

#### اذا جاءك التفسير عن مجاهد فحسبك به

يعني ما تبصش بعد المجاهد. اول ما تلاقي قال مجاهد شكراً خلصت. طبعاً ايه مش هنقول برضو قفلت. هيقول لو كان في تفسير تاني مش مناقض هاخده عادي وهتلاقي قال مجاهد قال الضحاك قال عكرمة مش هتقول لا خلاص مش قصدي يعني اللي قالوا مجاهد احد المعاني الصحيحة قطعا احد المعاني الصحيحة قطعا ولو في اجماع يبقى اكيد مجاهد اصاب الاجماع مش ممكن مجاهد يخالف اجماع مفهومة يعني عايز اقول لك مجاهد اكيد اصاب الحق حتى لو غيره قال اقوال مش مشكلة يعني طالما مش مناقضة خد اولاً قول مجاهد وانت مغمض

بدأت انت تفهم دلوقتي اول مرة تفهم يعني ايه قال مجاهد انت بتقراها في ابن كثير تقول مين مجاهد ده مين الراجل ده راجل طيب ولا مين ده بالظبط مين مجاهد ده ومين الضحاك ومين عكرمة و مين سعيد بن جبير بدات الاسهاء ايه بدات نتعرف مين الاسهاء وبعد كده اقولكو مين تلاميذ ابن مسعود ؟ مين تلاميذ ابن عباس؟ مين تلاميذ زيد ابن ثابت؟ كل صحابي كان ليه تلاميذ ثابتين بدات تعرف الوزن بقى مجاهد عرفنا تلميذ ابن عباس اهم تلميذ اخطر تلميذ اقوى تابعي في التفسير هو مين مجاهد خلاص تمام تفسير التابعين طيب برضو نقول ان التابعين لما جاءوا بتفسير مش من تفسير الصحابة لا يمكن ان هو هيقولوا كلام مناقض مش ممكن يقولوا كلام ايه مناقض هيقولوا معاني اخرى زائدة متفقة موازية موافقة لكن لن تأتي بالبطلان على كل اقوال الصحابة يبقى اذاً التابعين بيضيفوا لنا معنى زيادة هنقول المعاني دي معاني معتبرة لان التابعين اخدوا اصلاً التفسير من الصحابة فاللي فهموه ده فاهمينه من الايه ؟ الصحابه

فلا يعتبر يبقى تفسير باطل مردود



اذاً الحق لا يخرج عن مجموع قول الصحابة والتابعين فاذا جاء من بعدهم وقال قولاً يأتي على قول التابعين والصحابة بالبطلان

خلاص عرفنا اللعبة لان مش ممكن ياتي تابعي يناقض قول االصحابة فاكيد هو هيأتي بقول موازي او او ايه او بيزود المعاني مثلاً فيبقى حط يلا طب حطلي ده معاه ماشي انا كده كده واخده من الصحابة يبقى لا لا يقبل تفسير بعد التابعين يأتي بالبطلان على قول الصحابة والتابعين جميعاً جميعاً بيقولنا اسمين من الناس الثقيلة في التابعين؟ قال لك سعيد ابن جبير عكرمة شاكراه ابن ابي جهل عكرمة وابن ابي جهل صحابي الناس بتلتزم قال عكرمة يفتكروا عكرمة ايه؟ ابن ابي جهل وده خطأ كبير. عكرمة ابن ابي جهل صحابي اصلا ومش مشهور في التفسير ده اصلا متأخر لكن عكرمة مولى ابن عباس كان عبد عند ابن عباس واعتقه عطاء ابن ابي رباح و ده من الاكابر فقيه المدينة ومكة

قال الحسن البصري: مسروق ابن الاجدع سعيد ابن المثيب ابي العارية الربيع ابن انس قتادة ده بيجلنا كتير قال قتادة قال قتادة هذا تابعي الضحاك ابن مزاحم ضحاك ده كتير برضو كل شوية قال الضحاك تابعي جليل بدأنا نفك الخط مين دول مين اللي شفناهم في التفسير دول دول تلاميذ الصحابة. يعني الكلام ناس دي بيقولوا كلام كويس دول التابعين يا عم الحاج والله اكيد كلامهم كويس على العين وعلى الراس. حلو الله ينور شكراً انت كده فهمتني. يقول فهتان الطبقتان هم اعلم الامة. لان دول في تلاميذ مبشرين للنبي في وتلاميذ التلاميذ هو الخلاصة في الجيلين دولا بالذات بتفسير كلام الله في بعد رسول الله في في اتفقوا عليه فهو حجة وما اختلفوا فيه لم يخرج الحق عن اقوالهم يعني اكيد اقوالهم حق الحق في اقوالهم طيب خلينا نقول هنا حتة اعطيك مثال



## مامعنى المرجحات؟

يعني ايه مرجحات؟ يعني الحاجات اللي اقدر من خلالها ارجح في اقوالهم بس هتكتب تحتيها نعمل بالمرجحات اذا كان الخلاف خلاف تضاد وليس خلاف تنوع سيبها دي بقى ونتكلم في الحتة دي في دقيقة بالظبط يعني ايه خلاف تضاد وخلاف تنوع خلاف تنوع اللي هو الخلاف هو ما فيش تعارض زي فسرتلكم لكم كده قولة تعالي شم لتسألن يومئذ عن النعيم (التكاثر ۸) ده فسرها مش عارف ايه وده فسرها بايه هل التفسيرات دي اصلاً انا محتاج ارجح فيها لا لان هي اصلاً مش متعارضة انها ممكن اقول كل التفسيرات دي ايه؟ صح بس كل واحد كان بيضرب مثال بس مش بيفسرها ما هو معروف ان النعيم ما يتنعم به الانسان لكن هم الصحابة مش هيفسر وا باللغة يعني ماهما بيكلمو بعض هم بيضربوا مثال يعني هما بيضيفوا معاني

واحديقول الماء البارد وواحديقول العيش الطيب وواحديقول هي التفسيرات دي ارفع محتاج ارجح فيها خذ بقى الكلمة دي واغلب تفسيرات الصحابة على ذلك خلاف تنوع عشان كده لما تيجي تقرأ في التفسير ما تتخضش الاقوال الكتير ركز فيها هتلاقي اصلا هيا مش متعارضة وهي مجرد معاني كده بتضيف لك معاني الله حلو حلو زودونا زودونا جميل هو انا محتاج ارجح لا تقول لي اخد مين خد كله اغلب تفسيرات الصحابة من باب خلاف التنوع لكن انا بتكلم هنا لما اختلفوا فيه بقى لو كان خلاف تنوع مش هعمل حاجة مش هرجح هاخد كله وخلاص ولو جه التابعين اضافوا اقوال بردو داخلة في التنوع معهم هاخد برضو اقوال التابعين مش هرجع لكن اذا اختلفوا اختلاف ايه؟ تضاد هنا بقى احتاج ايه؟ هحتاج ارجح لان اخذي بالقول ده لازم ينقد اختلفوا اختلاف ايه؟ تضاد هنا بقى احتاج ايه؟ هحتاج ارجح لان اخذي بالقول ده لازم ينقد

الآيه القول ده طب ارجح على اساس ايه؟ هيقولك استعمل المرجحات حط تحت كلمة المرجحات دي بقى دي كم كلمة كده هقولها لك مش هتفسر فيها كتير.

### من المرجحات

• الصحة والضعف

ممكن يكون تفسير سنده صحيح وتفسير سنده ضعيف خلاص هاخد الصحيح واترك الايه؟ الضعيف

• من المرجحات شهود الحادثة

يعني الصحابي شهد الآية دي وهي بتنزل وصحابي ما كنش موجود مين اكثر يعني موافقة ممكن يكون مين اللي وفق اكتر للتفسير اكيد اللي شهد هذه الحادثة فهتقول الصحة والضعف

- حكم على السند يعني سند التفسير
  - شهود الحادثة
  - موافقة السياق

فاكرين لما اتكلمنا عن السياق ان سياق الآية احياناً بيخليني ارجح بيقول والله اه فلان قال كذا فلان قال كذا فلان قول فلان موافق اكثر للايه لسياق الكلام فيبدو ان هو ده الايه؟ القول الارجح. يبقى من المرجحات موافقة الايه؟ موافقة السياق. تمام؟

• من المرجحات ايضاً شهرة الصحابي في التفسير.

وممكن اتعارض مثلاً مع عباس مع صحابي تاني مش مشهور اصلاً في الايه؟ في التفسير وحصل تعارض ممكن اقدم على طول قول ايه قول ابن عباس اقول هو ده الاعلم وخلاص ما عنديش حاجة تانية ارجح ايه ارجح بيها يعني وبيضيفوا

• كمان موافقة المشهور من اللغة المشهور

مثلاً قوله تعالى ﴿ فضحكت فبشرناها بإسحاق ومن وراء اسحاق يعقوب ﴾ (هود٧١) قال فلان ضحكت يعني ابتسمت؟ و قال اخر ضحكت حاضت لان الضحك في اللغة يأتي بمعنى ايه؟ الحيض لكن مش مشهور في اللغة مش مشهور ان كلمة ضحك بمعنى ايه؟ الحيض ده بيسموه من غريب اللغة اللي هو اللي هو مش مشهور عند عند اصحاب اللغة ان الضحك ده دي من معاني الايه؟ الحيض مش بتستعمل كتير. فلما يجي لي تفسير اما ضحكت بمعنى ضحكت عادي او ضحكت بمعنى حاضت او الراجح ضحكت بمعنى كذا ليه؟ لأنه الموافق للمشهور في اللغة لأنه الموافق للمشهور في اللغة لأنه الموافق للمشهور في اللغة دي

صحة السند وضعفه وشهرة الصحابة في التفسير في التفسير شهود الحادثه

اذاً المرجحات ايه هي

طب المراجحات دي بتترتب ازاي؟دي الصنعة بتاعة المفسر . لان ممكن يجتمع عنده مرجحات كتير. وممكن تتعارض دي الصنعة دي مش بتاعتنا دي حاجة جامدة. بس انت على الاقل عرفت بدأنا نفك الخط هو لما يجي يرجح يرجح على اساس اي مرجحات بس بستعمل الطريقة دي عند التضاد اما عند اختلاف التنوع انا اصلاً لا احتاج الى ترجيح بل اجمع كل الاقوال

واحاول احطهم في جملة جميلة كده الله وهحط فيها كل الاقوال وايه المشكلة ان هما اصلاً مش متعارضين .

### تفسير التابعين

نفس الكلام عن التابعين برضو يبقى عندنا ما اجمعوا عليه وبعد كده ما اختلفوا فيه ولكن في حتة التابعين لو تابعي قال الغيبيات مش هتاخد حكم رفع لا هتبقى كده مش هناخدها زي الصحابي لكن الصحابي لو قال الغيبيات مش ممكن صحابي يقول غيبات لان التابعين انتشر قوي عندهم الاسرائيليات مش هتعملها زي معاملة صحابي صحابي قال غيبيات هتاخد حكم الرفع تابعي قال الغيبيات هنشوف لو هو قال عن صحابي ماشي هتاخد حكم الرفع لو ما قلهاش عن صحابي بتاخد حكم الحديث المرسل

يعني ايه حديث مرسل الحديث: اللي فيه انقطاع في اخر السند فتبقى ضعيفة يعني من الاخر فيها ضعف مش هتقدر تعتمدها لكن صحابي قال غيبيات هو الصحابي سنده اي صحابي رسول مفيش حد في الايه في السكه هتقولي طب ما هوالتابعي لو قال حاجة اكيد بيقولها عن صحابي والصحابي اصلاً لا ينذر فيه لما باجي بحكم في السند مش بقول الصحابي عدل ولا مش عدل بس مين قال لك ان التابعي خذ من الصحابي ما هو ممكن تابعي يكون خد من ايه؟ من تابعي اكبر منه شوية لذلك التابعين كانوا بياخدوا من بعض عادي كتير قوي الصحابة اصلا ما كنوش محتاجين ياخدوا من بعض لان معهم ايه؟ النبي في لكن التابعين كان ياخدوا من التابعين ومن الصحابة فلو جالي تابعي قال حاجة في الجنة والنار احتمال يكون واخدها من الصحابي واحتمال من واخدها من ايه؟ من تابعي عشان كده ما اقدرش ان انا اثق فيها .

اخر كلمة احنا قلنا بيقول هنا (قال قائل فها لم نجده عن الصحابة والتابعين فها حكمهم؟ هل كل ما لم يأتي عنهم في التفسير يكون باطل؟) ما ناقد اقولهم جميعاً فهو باطل اما ما سكتوا عنه فها وافق اصولهم فهو حق وما خالفه فباطل يوافق الاصول اصول لغة يعني ما يجيش واحد يقول لك خلاص اقول انا اللي انا عايزه لا انت هو ايه؟ هو هطل انت تتكلم بقواعد

## لو شخص احدث حاجة في التفسير لم تكن موجودة

- لازم تكون موافقه للغة
- لازم يكون موافق للسياق
- لازم يكون لا يأتي بالبطلان على مجموع اقوال الصحابة والتابعين

دي دي قواعد شريعتنا اذا احدث شخص في التفسير قول ايه شروط هذا القول اجمالا يعني ولا فيه تفسير ان يكون على الاقل موافق للغة موافق للسياق لا يأتي بالبطلان على جميع اقوال الصحابة والايه؟ والتابعين ساعتها ممكن اقبله منك بيقول (وما زال اهل العلم من الصحابة الي زمننا يأتي المتأخر بها لا يأتي به المتقدم فها يعاب عليه ذلك بل ما وافق الحق قبل وما خالفه رد).

اعطيكم مثال ونختم الدرس قول الله تعالى «لقد خلقنا الانسان في احسن تقويم ثم رددناه اسفل سافلين الا الذين امنو وعملوا الصالحات فلهم اجر غير ممنون » [ التين ٦ ] تفسيرات السلف في هذه الآية كانت علي تلت تفسيرات التفسير الاول رددناه اسفل سافلين (اي رددناه في النار) الا الذين امنوا رددناه اسفل سافلين فسر احسن تقويم اللي هو الخلقة ثم رددناه اسفل سافلين فسرت (بالمرم ان هو كبر) يعني فسرت (بالتخريف) يبقي فيه في واحد فسرها بالكبر وواحد فسرها بالناردي اقوال السلف في الآية اقوال لم تخرج عن التفسير

جه طاهر ابن عاشور فسرها تفسير رابع قال احسن تقويم (هو الفطرة) ثم رددناه اسفل سافلين (اي انتكس عن الفطرة) الا الذين امنوا عملوا الصالحات القول ده محدث التفسير جديد طب تعالى نحاسبه موافق للغة احسن تقويم ينفع تبقى الفطرة ؟ اه الفطرة زي ما جسمك في احسن شكل فطرتك كانت في احسن حاجة قوله تعالي فطرة الله التي فطر الناس عليها آلووم ١٣] فاحسن تقويم تنفع تبقى الفطرة كلام كويس موافق للسياق موافق جداً احسن تقويم ثم رددناه اسفل سافلين انتكس وساب الفطرة الا الذين امنوا وحافظوا على الفطرة راكبة ولا مش راكبة جيب البطلان على اقوال السلف لا ماشي معهم ده تنوع

هو ما بيقولش غلط في النارغلط الهرم غلط الخرف لا ده قول رابع ماشي بالتوازي معاهم ومش بيأتي على اقوالهم بالبطلان ولا نقد ايه أقوالهم ينفع اقبل قول زي ده رغم ان مجاش عن السلف هقبله جدا ليه؟ اقول والله موافق اللي هو موافق للسياق لم ينقض اقوال السلف ولم يأتي عليها بالايه بالبطلان فلا مانع من قبوله وخاصةً اذا كان المفسر اهل ان هو يتكلم اصلاً في الايه؟ في القرآن بشوية بتاع تنمية بشرية ولا ولا واحد بتاع لب سوري يعني مش ايه ده واحد مؤهل ان هو يتكلم فممكن يقبل منه الايه الكلام ده وما لا يقبل من غيره طيب احنا عشان ما نكعبلكمش عشان كده بيقول كها وافقوا اصولات التفسير طب بيقول فها اصل في التفسير بيقول ان هو ده اللي احنا اصلاً جايين نقوله ايه في الرسالة وده اللي هنكمله ان شاء الله المرة القادمة باذن الله تعالى يا رب ما يكونش الدرس ثقيل او صعب انا حاولت ابسط على قد ما اقدر جزاكم الله خيراً سبحانك اللهم ربنا وبحمدك اشهد ان لا اله الا انت استغفرك واتوب اليك.